
‘Voor het slachtoffer is geen verhaal. Dat vind ik onacceptabel’ 

Een interview met Ruard Ganzevoort over seksueel geweld 
Uit: remonstrants maandblad AdRem, november 2011 

 

Op een vergadering van de Werkgroep Moderne Theologie met als thema seksueel misbruik sprak 

Ruard Ganzevoort over theologie uit het perspectief van het slachtoffer. Adrem ondervroeg hem 

erover. Het leverde een gesprek op over straf, daders en slachtoffers, en de taak van de theologie in 

de moderne samenleving. 

De rol van het slachtoffer bij een strafproces staat de laatste tijd nogal in de belangstelling. Kun je iets 

zeggen over de recente ontwikkelingen? 

In de afgelopen tien jaar is geleidelijk aan het slachtofferperspectief een rol gaan spelen in de 

rechtspraak, bijvoorbeeld dat slachtoffers gehoord kunnen worden door de rechter. Dat is een van 

de belangrijkste voorbeelden waarbij slachtoffers het gevoel krijgen dat ze gehoord worden. Toch 

heb ik er gemengde gevoelens over. Met name het laatste jaar lijkt het niet te gaan om het laten 

horen van de stem van het slachtoffer. Het lijkt eerder te gaan om argumenten voor het steeds 

strenger straffen van daders. Daar hebben slachtoffers volgens mij niks aan. De vraag wat 

slachtoffers nodig hebben is een andere dan die of we daders, omwille van het slachtoffer, zwaarder 

moeten straffen. Voor slachtoffers ligt de winst niet in de straf, maar in de erkenning van het lijden 

dat hen is aangedaan. 



Nederland is inderdaad de afgelopen jaren strenger gaan straffen. Het blijkt zelfs een van de landen 

in Europa waar het zwaarst gestraft wordt. Dat vind je geen goede ontwikkeling? 

Nee, ik vind het dom. Zwaarder straffen helpt niet. Ik ben niet tegen straffen, maar wil je misdaden 

voorkomen, dan moet je andere dingen doen dan alleen maar straffen. De zaken waar men de 

zwaarste straffen voor wil, zijn bijvoorbeeld zedenzaken. Zedenmisdrijven worden terecht ervaren 

als misdaden die de meeste inbreuk doen op het leven van slachtoffers. Maar juist bij zedenzaken 

hebben daders in veel gevallen zelf een geschiedenis van slachtofferschap. Door hen alleen aan te 

spreken op hun daderschap, versterk je hun slachtofferschap. Zo draag je eerder bij aan recidive, dan 

dat je herhaling voorkomt.  

Hoe bedoel je dat? 

Je ziet het op dit moment bij de discussie over pedofilie. Die discussie is zwaar vertroebeld en heeft 

kenmerken van een soort heksenjacht. Pedofilie wordt zo gecriminaliseerd dat deze mensen zich in 

het duister terugtrekken en daarmee des te gevaarlijker worden. Dit is heel onverkwikkelijk. Om te 

beginnen zijn niet alle pedofielen misbruikers. Het is een aanleg en nog geen daad. Bovendien wordt 

het merendeel van het seksueel misbruik niet door pedofielen gepleegd, maar door brave huisvaders 

die incest plegen, door therapeuten, hulpverleners, predikanten, noem maar op. Door zich op dat 

kleine groepje pedofielen te richten, wil men het grote probleem van seksueel misbruik beheersbaar 

maken. De enge man in de bosjes is weg, dus nu bestaat het probleem niet meer. Daarmee wordt 

noch aan slachtoffers, noch aan daders recht gedaan. 

Kun je een voorbeeld noemen van een omgang met pedofilie die naar jouw idee meer recht doet aan 

beide? 

In Zuid-Afrika is nu een begeleidingsprogramma voor veroordeelde pedoseksuelen met de naam 
PedoStop. Dat programma heeft een opzet, die vergelijkbaar is met de Anonieme Alcoholisten. Zij 
zeggen, ‘wij hebben een gevaarlijke neiging en als we die niet serieus nemen, dan lopen anderen 
risico. Dus, willen we dat voorkomen, dan moeten wij verantwoordelijkheid nemen voor onze 
problematiek. En niemand die zo goed de drogredenen en manipulaties van een pedoseksueel kan 
doorgronden als een pedoseksueel zelf.’ Zulke initiatieven moeten we geloof ik heel sterk 
ondersteunen en waarderen. Als je dan hier weldenkende mensen hoort beweren dat je het gewoon 
maar het beste de kop in kan drukken, dan vind ik dat gewoon heel dom.  

Als we dan nu de stap maken naar de theologie. Je hebt vorig jaar bij de Werkgroep Moderne 

Theologie een voordracht gehouden over seksueel misbruik. Je vertelde daar iets over jouw ideeën 

over het slachtofferperspectief in de theologie. Kun je daar iets over vertellen? 

Waar ik de laatste jaren op dit punt vooral mee bezig ben geweest is de plek van het slachtoffer in de 

theologie. Wat mij treft, is dat de grote verhalen van de traditie gaan over traumatische ervaringen, 

terwijl de theologie het daar niet over heeft. Dat vind ik frustrerend. Het verhaal van de exodus in 

het Oude Testament is een verhaal van jarenlange onderdrukking en uitbuiting. Alleen door een, ik 

zou haast zeggen, kosmisch terroristische actie vindt de bevrijding plaats. Of in het Nieuwe 

Testament waar het grote verhaal de kruisiging is. Traumatischer dan dat kan het niet worden voor 

de betrokkenen en de omstanders. Deze dimensie van traumatisering is op de een of andere manier 

uit die verhalen gefilterd. Het zijn in plaats daarvan ofwel glorieuze verhalen geworden, of het zijn, 

als je kijkt naar de orthodoxie, verhalen die verwijzen naar onze zondigheid. Zo worden mensen die 



slachtoffer zijn niet geactiveerd om hun eigen slachtofferschap te verbinden bijvoorbeeld met dat 

van Jezus. Er is in de traditie veel gebeurd om de rol van de zondaar te definiëren, maar voor het 

slachtoffer is er geen verhaal. Dat vind ik onacceptabel. Zoals ik het nu zeg, is het gericht op de 

orthodoxie, maar in de vrijzinnige theologie is het niet veel beter. Daar wordt gezegd dat er elders in 

de wereld mensen zijn die het heel erg moeilijk hebben en dat wij mede schuldig zijn door onze 

rijkdom. Daar ben ik het mee eens, maar het verhaal blijft hetzelfde. Wij zijn nog steeds de daders en 

anderen het slachtoffer. 

Hoe komt het slachtoffer-perspectief dan wel tot zijn recht? 

Het begint al bij de liturgie. Als we het Onze Vader bidden bijvoorbeeld, wat betekent dat voor 

mensen voor wie het woord vader problematisch is? Het komt terug in de manier waarop ik teksten 

lees. Ik lees primair vanuit de marge en vraag me af: Wie wordt hier buitengesloten? Wie wordt in dit 

verhaal niet genoemd? Wie mag hier niet zijn? Het gaat erom voortdurend te denken vanuit de 

vraag: Wat gebeurt er met beschadigde mensen als ze dit verhaal horen? Ik ben ervan overtuigd dat 

als je daar aandacht aan geeft, het uiteindelijk voor iedereen heilzaam is. Ik vraag me als het om 

vergeving gaat als eerste af wat voor theologie van vergeving heilzaam is voor slachtoffers. Vergeving 

voor daders is ook belangrijk, maar als het niet heilzaam is voor slachtoffers houden we het kwaad in 

stand.  

Wat bedoel je precies met vergeving? Vergeving lijkt een begrip dat sterk verbonden is met een 

theologie vanuit het dader-perspectief? 

Vergeving gaat om de keuze wrok te laten varen en te kiezen voor loslaten. Kies ik ervoor om vast te 

houden aan de daad die onze relatie beschadigd heeft of kies ik voor loslaten met het oog op de 

toekomst? Voor het slachtoffer is dat belangrijk om uiteindelijk uit de slachtofferrol te komen. Zolang 

je vasthoudt, ben je slachtoffer, alleen het loslaten doorbreekt dat. Of je het nu vergeving noemt of 

iets anders, die stap is essentieel.  

Op welke manier is deze opvatting van vergeving heilzaam voor zowel het slachtoffer als voor de 

dader? 

Ook de dader kan niet in zijn rol van dader blijven steken. Dader en slachtoffer gaan door een parallel 

proces. Het gaat erom dat er ingegrepen wordt in de relatie, waardoor de relatie anders wordt. Even 

heel simpel gezegd kleeft aan de daad die de posities gedefinieerd heeft ook altijd een aspect van 

macht. Slachtofferschap heeft te maken met onmacht, daderschap met meer macht. Om dat te 

doorbreken moet de dader van zijn troon afkomen, zijn macht neerleggen, op de knieën gaan en om 

vergeving vragen. Een andere mogelijkheid is dat het slachtoffer afziet van onmacht. Soeverein 

slachtofferschap: ik kies ervoor om niet langer slachtoffer te zijn. Daarmee ontsla ik de ander 

impliciet van zijn daderschap, maar of dat aankomt, hangt van de dader af. Er is nog een derde 

manier. Het slachtoffer kan om allerlei redenen de daad herdefiniëren en zeggen ‘ik ben eigenlijk 

nooit slachtoffer geweest’. Dan is er weliswaar geen sprake van vergeving, maar het helpt wel bij het 

loslaten. Daar gaat het uiteindelijk om. Het slachtofferschap is geen ultieme positie. Het is een 

doorgangspositie, die je alleen te boven kunt komen als je hem eerst serieus neemt. Dat geldt voor 

daderschap net zo.  



Daderschap en slachtofferschap lijken niet altijd zo duidelijk uit elkaar te houden. We leven in een 

wereld waar wat ik hier doe consequenties kan hebben voor iemand ver weg. Consequenties die ik 

niet ken. 

Er is geen zwart-wit onderscheid te maken tussen dader, slachtoffer, en onschuldige. Daar zit onze 

existentiële spanning. We zijn het uiteindelijk allemaal een beetje. Onze rijkdom is gebaseerd op de 

armoede elders. Dat wil niet zeggen dat je er niet van mag genieten, maar we dragen 

slachtofferschap en daderschap met ons mee. Dat helpt ons ook in de verbinding met elkaar. Hoe zal 

ik ooit begrip hebben voor iemand die een ander beschadigd heeft, als ik mij niet bewust ben van 

mijn beschadigen van anderen? In mijn beschrijving zet ik het wat tegenover elkaar, maar in de 

praktijk loopt het door elkaar heen en ben je in bijna elke situatie allebei.  

We leven in een tijd waarin de kerken meer en meer in de marge van de samenleving terecht lijken te 

komen. Heeft deze theologie toch een grotere reikwijdte dan de kerkelijke context? 

In religieuze tradities zit zo veel wijsheid waar de samenleving behoefte aan heeft. Dat merkte ik 

bijvoorbeeld toen ik op een studiedag van Bureau Slachtofferhulp sprak over de Middeleeuwse 

boete- en biechtpraktijk. Die begint met gewetensonderzoek, zo gedetailleerd mogelijk 

onderscheiden tussen het deel waar ik schuld aan heb en het deel waar ik geen schuld aan heb. Dat 

moet leiden tot oprecht berouw. Dat is niet te meten, maar het gaat om het besef, ‘ja, ik ben ten 

diepste dader, ik ben schuldig.’ Dat is de tweede stap. De derde stap is dat het moet leiden tot een 

belijdenis bij de mond. Het is niet genoeg om het alleen te voelen, het voor jezelf te houden, of met 

God in het reine te komen. Wat ik openlijk gedaan heb, moet ook openlijk beleden worden. De 

vierde stap is de genoegdoening met de daad. Het kan zijn dat ik de schade betaal, het kan zijn dat ik 

mijn leven beter en goede werken ga doen, maar er moet iets fysiek gebeuren. De balans moet 

hersteld worden om ruimte te maken voor de vijfde stap: absolutie. Loslaten, nu ben ik geen dader 

meer, nu ben ik vrij. Het slachtoffer gaat precies dezelfde route af en dat is net zo moeilijk. 

Gewetensonderzoek: Wat is er eigenlijk gebeurd? Wat was mijn aandeel? Wat is me overkomen? De 

tweede stap, parallel aan het berouw, is de erkenning. Ja, ik ben inderdaad beschadigd. Ik ben 

slachtoffer gemaakt en getraumatiseerd. De derde stap is dat ik dat moet zeggen. Ik moet mijn stem 

verheffen en uitspreken dat ik slachtoffer ben. De vierde stap is dat ik uit de patronen stap die bij het 

slachtofferschap horen. Ik moet mijn leven veranderen, autonomie nemen of misschien wel de 

genoegdoening van de dader accepteren. Zo komen we bij de vijfde stap, parallel aan de absolutie, 

het loskomen van het slachtofferschap. De protestanten hebben op een gegeven moment gebroken 

met deze praktijk. Genoegdoening vonden ze niet meer nodig, want dat heeft Christus al gedaan. 

Kijk, theologisch is dat allemaal wel mooi, maar het werkt niet. Er moet iets van genoegdoening zijn, 

anders krijg je goedkope genade. Dit is iets van de wijsheid van eeuwen. Er wordt iets gezegd in 

religieuze taal over de relatie tussen mens en God, maar tussen mensen in de samenleving werkt het 

net zo. De therapeuten van Bureau Slachtofferhulp herkenden wat ik vertelde. Ze herkenden hun 

seculiere werk erin, maar ze begrepen ook waarom je religieuze taal nodig hebt om dit tot 

uitdrukking te brengen. 

Waarom is die religieuze taal nodig? 

Ik noem het vaak een wijsheidstraditie om het niet exclusief over het transcendente te laten gaan. 

Wat die traditie toevoegt, is de symbolisering. De symbolische taal van de religie biedt het kader 

waarin je dit soort dingen kunt zeggen. Het geeft iets van een ultieme horizon. Je kunt het ook in 



juridische taal zeggen, maar veel mensen missen dan toch iets. Ze willen het niet meteen religieus 

maken, maar ze ervaren de verbinding met de dieptedimensie van het bestaan als bijzonder 

waardevol.  

Hoe zou je in dit kader de taak van de theologie beschrijven? 

De theologie is de wetenschap die in staat is dit soort wijsheden op te diepen en vanuit een niet 

autoritaire, maar juist dienstbare houding ter beschikking te stellen aan de samenleving. Dat wil 

zeggen, het gaat er niet alleen om dingen uit de traditie te halen en die ter beschikking te stellen. Het 

gaat er ook om vanuit de hedendaagse situatie die traditie ter discussie te stellen. In die 

wisselwerking worden beide bevraagd en bekritiseerd. Aan die taak zit een ambachtelijke kant. 

Theologen zouden in staat moeten zijn de cultuur en de samenleving te lezen, soms te verhelderen, 

en verbindingen met tradities te leggen. Daar zit dan geen claim of richting in, het gaat erom te 

snappen wat er gebeurt. Als theoloog kun je dingen naar voren brengen, waar een socioloog niet per 

se taal voor heeft. Dat geldt andersom net zo, trouwens. Er is echter ook een meer inhoudelijke kant. 

De theoloog mag zichzelf behartiger van de traditie weten en in missionaire of profetische zin de 

wereld proberen te beïnvloeden. De grondwaarden van je religie, of je die nu rechtvaardigheid, 

compassie, zuiverheid, of heiligheid noemt, vertalen in een kritische analyse van de samenleving. 

Je bent niet alleen theoloog, maar ook politicus. Hoe verhoudt je taak als theoloog zich tot je rol als 

politicus? 

In de discussie over het ritueel slachten bijvoorbeeld probeer ik te verhelderen wat het belang van 

ritueel slachten is in een bepaalde religieuze traditie. Tegelijk probeer ik duidelijk te maken dat geen 

enkele traditie onveranderlijk is, maar dat onder druk van maatschappelijke veranderingen ook een 

religie meebeweegt. Als er een verbod komt op ritueel slachten houdt die religie niet op te bestaan. 

Dat is de ambachtelijke kant. De inhoudelijke kant komt aan de orde in hetzelfde debat als het gaat 

om de vraag hoe we omgaan met verschillen tussen mensen. Respecteren we dat de een andere 

keuzes maakt dan de ander? Respecteren we de normatieve aanspraken die vanuit tradities op 

mensen af komen? En met name, wat betekent het dat deze discussie gevoerd wordt over de rug van 

minderheden? Betekent dat we ongebreidelde vleesproductie laten voortbestaan niet dat we het 

hedonistische recht op vlees eten kennelijk belangrijker vinden dan het religieuze recht op vlees 

eten? Hier sta ik voor een liberale religieuze traditie, voor een vrijzinnige theologie. In de politieke 

arena argumenteer ik weliswaar niet met religieuze taal, maar mijn stellingname is wel primair 

ingegeven door mijn religieuze overtuiging. 

Martijn Junte, oktober 2011  


